第18巻

# 佐田介石 **『闇中案』巻之下注釈**

## 梅 林 誠 爾

ここでは、三巻から成る佐田介石著 号、二〇一一年三月。「前回注釈」と略)の続編である。 釈」(『熊本県立大学文学部紀要』第一七巻通巻第七〇 の巻について注釈を試みる。 本注釈は、「佐田介石『闇中案』巻之一・巻之二注 『闇中案』の最後

凡例 (再掲

以下の注釈においては、龍谷大学大宮図書館所蔵 の写本『闇中案』を底本とした。

まず【本文○丁表・裏】として、その一丁の行数 各丁の表裏毎にまとめて翻刻を試み、 注解を付け

や一行の字数を可能な限り底本通り再現した。一

た。 行、 五行、 十行の頭にローマ数字の行番号を付け

俗字や略字、誤字や癖字と思われる箇所について 正した。 た。また、引用文については、 を示して推測される正字等を横に括弧書きで付け 傍線を付けた。ただし、幾つかの箇所は、元の字 は、CJK統合漢字を基準に訂正 原本に照らして修 訂正箇所に

原文は句読点、括弧を含んでいないが、句読点、 た。 底本原文にない文字を補う時には、{ }で括っ 括弧を補った。引用されたり言及されている語句 」で、書籍名は『』で括った。

V

・吾佛説ノ須弥界ヲ見ルヘシ」ト云カ、云何ナル杜撰

ソヤ。須弥アレハコソ見ヘキ理モアレ。須弥ト云ヘル

場合はそのまま表記し、 元々漢字の読み(ルビ) がカタカナで付けてある 読みを補う場合は平仮名

底本の文字間に空きが認められるときは、「□□

を用いた。

注釈

【一一丁裏】

I·客窓漫駁卷之下

島村七五三八撰

駁シテ曰、汝カコノ「下「巻]」ノ弁ニ「極下ニ至ル事ヲ得ハ、定メテ "新論』 「下巻」 「第一難 須弥焉アリ」ト云ヨリ、四帋七行至ル。

モノ何處ニアルヤ。其故何トナレハ、汝カ説ニテハ日月

衆星トモニ須弥ヲ中心トシテ其四洲ノ天ヲ旋ルト 爾ルニ現見スル處、 日月衆星トモニ何モ須弥

X・ヲハ中心トセスシテ、吾ノ如ク却テ地極ヲ中心トシテ旋 ワレ、又衆星トハ日月及ヒ恒星ト五星トナリ。 レハコソ、『論語』ニモ「北辰居其處、衆星拱」之」トイ

などと表記した。

各丁の翻刻の後に《字句注》欄を設け、

字句の意

味や正誤について簡単に説明した。

その後に、事項や本文の解説を加えた。その際、 対象の文をその行番号で示した。

ニ説ケル [一辺も高さも] 八萬由旬 [約四八万里。

由旬は印

コレハ暦象ノ天文ノミナラハ凡目ノ徒ト婦人小童

## 《字句注

一一行「拱」:こまぬく。

両手を胸の前で重ね合わせる礼法。

第18巻

一名闇中案」、「客窓漫駁巻之二」であった。今回注釈を | 行 [表題] 『闇中案』一、二巻の表題は「客窓漫駁巻之

試みる最終巻の表題は、「客窓漫駁巻之下」となっている。

闇中案』は、禿安慧の『護法新論』(慶応三年刊、『新論』と略

題があり、安慧は、仏説に対する洋学者からの論難への反論 を批判した論争書で、明治一〇年秋以降の執筆と推測される。 を試みている。その反論を介石が批判してゆく。 う意味の「無隠篇」という題を持っていた。巻之中「平邪篇 新論』巻之上は、「円準之理」などの自説を隠さず示すとい 西洋天文説批判であった。巻之下には「護城篇」という

紹介している。一つは、地は間違いなく「周圍凡一萬五千里、 焉 アリ」(地球のどこに須弥山が在るのか、在るはずがない) を指す。そこで、安慧は、洋学者からの論難「第一難 全径五千里可リ」の球であるが、この程度の地球上に「佛教 い)を取り上げ、まず洋学者たちが論拠とする二つの理由を 安慧の『新論』巻之下、三丁表六行から四丁裏七行 須弥

一三行「凡目」:俗人の目、

が存在することは不可能だという理由である。次に、「此コ「須 度里法の単位。一二丁表 弥]ニ到リ、…是ヲ視シ」人はいないという理由である。須 《解説》参照。]ノ邈遠廣大ノ須弥」

を欠くということから、否定されている。

安慧は、最初の理由に対し、空気が観測者の視線を屈折さ

弥山の存在が、地球の大きさとの比較から、また経験的証拠

反論する。そして、須弥界は釈迦の天眼の徹視するところで 到り見ることができないと認めながら、それでも地が球であ 由に対して、安慧は、洋学啓蒙書『博物新編』も南北二極に 洋学者は、世界の広大な真の姿を、縮小した見えの姿(地球) 象シテ視ユル」[三丁裏]のだと、「円準之理」により答える。 せるため、「須弥界ノ廣大ナルモ、人目ニハ狭小ノ形チニ縮 あるから、「若シ極下ニ到ルコトヲ得ハ、定テ吾佛説ノ須弥 ると言うのは、それこそ証拠を欠く数術の臆断に過ぎないと に基づいて否定しているに過ぎないというのである。後の理

四行~七行 安慧の反論が批判される。 『闇中案』 は、「極 界ヲ見ルヘシ」[四丁表]と続けている。

下ニ到ルコトヲ得ハ、…須弥界ヲ見ルヘシ」という安慧に、「須

でいる。
ないる。
ないて須弥がどこに存在するのかを、問題にすべきだと批判しいて須弥がどこに存在するのかどうか、また北極との関係におす」と問い返している。須弥を見ることができるか否かよりなアレハコソ見へキ理モアレ。須弥ト云へルモノ何處ニアル弥アレハコソ見へキ理モアレ。須弥ト云へルモノ何處ニアルのでいる。

が語る仏説批判であることが分かる。

うたinの比判に記られていてある。 これ こくには、牟と音ところで、四行からの批判は、「汝カ説」即ち安慧の説へ説と仏説の須弥中心説との対立を、際立たせている。

書館に所蔵されていて、その四丁表裏には、『闇中案』のこ第年等記載なし。以下『須彌儀記』と略)が龍谷大学大宮図批判でもある。実は、写本肥後介石撰『須彌視實等象儀記』(執批判でもある。実は、写本肥後介石撰『須彌視實等象儀記』(執出)がも、「汝カ説」即ち仏説への「吾」即ち洋学者からの(再)がらの仏説への論難に対する安慧の反論に対する批判であるからの介石の批判と見ることができる。しかし、それは、洋学者の介石の批判と見ることができる。しかし、それは、洋学者の介石の批判と見ることができる。しかし、

家ノ疑」との一致からも、『闇中案』の安慧批判が、洋学者からの引用も一致している。例えば、『闇中案』一一丁裏九行・足可以中心トシテ旋レリ」と語られている。さらに『闇中案』の「日月衆星北極ヲ中心トスル圖」(一二丁表)も、『論語』からの引用も一致している。のえば、『闇中案』一一丁裏九行・疑」として書かれている。例えば、『闇中案』一一丁裏九行・疑」として書かれている。例えば、『闇中案』に対する「蘭暦家ノの部分とそっくりの内容が、「我佛説」に対する「蘭暦家ノの部分とそっくりの内容が、「我佛説」に対する「蘭暦家ノの部分とそっくりの内容が、「我佛説」に対する「蘭暦家ノ

介石が、洋学者のこの批判を一度ならず引くのは、北極を天文現象の中心に置き、「須弥」等では、安政二問う「蘭曆家ノ疑」を、介石が重要な問題提起として受け止問う「蘭曆家ノ疑」を、介石が重要な問題提起として受け止問う「蘭曆家」が「八石五年」、介石ら本願寺学林の所化(学生)たちが、「蘭曆家」から提起されたこの「疑」に遭遇し、それを須弥説への重要な問題提起と考え、介石は多年研究しその「氷釋」をの重要な問題提起と考え、介石は多年研究しその「氷釋」を利力が、洋学者のこの批判を一度ならず引くのは、北極を得ることができたと語っている。

コトヲ得ハ、…須弥界ヲ見ルヘシ」という安慧の反論が、北十分であると言いたいからであろう。とりわけ「極下ニ到ルめて投げかけるのは、洋学者の問題提起への安慧の答えが不ららに、介石が、洋学者からの仏説批判を安慧に対して改

コロ」という限定を越えているように思われる。介石の仏教

極中心の天文現象を須弥中心の現象に解消しようとしてい

る

儀傍面圖」

等の主張を、仏説としても積極的に説明することが重要であ のに対し、介石は、日月衆星が北極を中心に廻るという西説 ヨラハ」と限定付きであるが、「我佛者モ亦…彼西洋及和漢 ると考える。 しかし、『須彌儀記』で介石は、「人目ノ見成ストコロ もちろん、介石は須弥界説を捨てるわけではな

主張に対する介石の肯定的な姿勢は明白である。 と言い、「彼此二説並用ヒテ可ナリ」[一一丁表]とも言う。 日月衆星が北極を中心に廻るという西説や中国天文学などの 諸暦者ノ如ク北極中心ヲ言サルコトヲ得ス」[一〇丁裏 しかも、介石の北極天に対する肯定は、「人目ノ見成スト

平地の世界を実象とし、 本鎚』は、須弥について一言も語らず、「中華ノ周已前ノ聖説 天文地理説は、二期に分かれる。前期の代表的著作は、文久 [五三丁表]即ち蓋天説が説く北極を天地の中心に置く平天 |年 [一八六二年] の 『鎚地球説略』 (『日本鎚』) である。 熊本や京都などそれぞれの地の視象

【一二丁表】 ・マテモ毎夜現ニ見ル處ニテ、

日月衆星委ク北

天地との間に、「視實両象ノ理」を適用している。

介石の

の実象と考えていたのである(前回注釈、 前期天文地理説は、 日月衆星が北極を中心に廻る姿を、 四頁、一視實等象 世界

見え、須弥四洲を廻る日月の軌道 十一丁裏から「須弥四洲ノ天象ニ於テモ亦、 丁裏以下」。巻之下は、須弥山が存在する証拠を列挙した上で、 地ノ中心トシテ視實両象ヲ立ルトコロノ理ヲ弁」じている[八 心ト須弥中心共ニ各視實両象有」と断った上で、「北極ヲ天 ら北極を中心に廻る様に見えると説明している。このように、 とを述べ、南洲の地上からは北極中心と須弥中心とが合して の二重構造を実在世界に導入する。その巻之上は、「北極 實等象儀詳説』である。『詳説』は、須弥中心と北極中心と 後期の代表的な著作は、明治十三年[一八八○年]の (天) が、地に出没しなが 視實両象有」こ 一視

後期においても、 (前回注釈、 ノ見成ストコロ」という制限を一部で越えているのである 四頁、 介石の北極天に対する肯定的な姿勢は、「人 「須彌四洲ノ天ト北極ノ天ト同一ノ天象ニ

目

見成ス圖」 参照)。 《字句注》

四行「合ス」:「あわず」と読む。

六行: 『須彌儀記』

ヲ中心トシテ旋ル事ハカリハ、千載不」可」易。サスレハ、

佛説ノ如ク須弥ヲ中心トシテ日月カ旋ルトシテハ、 世人現ニミル處ニ合ス。其故ハイカ、ソト云ニ、圖ノ如ク、

V・須弥中心ハ日本ノ京師ヲ去ル事凡ソ百六

71:0 北 九十度 九十度西 〇日中 北極ハ

中心ヲ相距ル里数ヲ二十四万 十〇万二千六百六十 厘 余。『立世論』 二、

内路ノ

/ 須弥ノ

〇四百由旬トス。コノ一由旬ヲ以テ

X・ノ三十六丁ノ里法テ約シテ 印度ノ四十里トシ、是ヲ日本

算ヲ

一度余リナレハ正極ニ兌ス是極星ハ極處ヲ去ル事

日本京ヲ去事

## では、この部分は割注。 に従って、「里」を補った。 《解説》

一一行:『須彌儀記』を参照 六行~一一行:『須彌儀記』

四行~一二丁裏七行 この部分も、 『須彌儀記』 0)

置を計算し、須弥と北極との位置が大きく異なることが示さ おいて、日本の京都を基準として須弥と北極のそれぞれの位 家ノ疑」の続きに相当する。まず、一二丁表五行~裏一行に 蘭暦

ているが、この中の「日本京ヲ去事」を本文に移した。

一行:割注部分が、底本は「原ヲ去事一度命リナレハ正極ニ兌ス」となっ

すると、空欄には「布ク、是レ大概ヲ以示ス」が入る。

すことはできないという洋学者による仏説批判が語られる。 中心として旋る日月衆星を北極を中心として旋るように見な 倍以上も離れているから、須弥を北極と見なしたり、須弥を れる。次に、一二丁裏一行~七行において、前者は後者の千 日月ノ旋リト相同カ旋リト須弥ヲ中心トスル北極ヲ中心トスル日月ノ

スル日月ノ旋リト相同カラサルノ圖」(下図。以下「儀記五儀記』には、「北極ヲ中心トスル日月ノ旋リト須弥ヲ中心ト『須彌儀記』からも、対応箇所を引いておこう。なお、『須彌

ラサルノ圖

丁図」と呼ぶ)が付けられている。

「日本ノ京師ヲ相距ルコト、我邦ノ里法ニテ凡ソ百六十萬日本ノ京師ヲ相距ルコト、我邦ノ里法ニテ凡ソ百六十萬と、「一大三百里餘ナリ」に対し、「一、「一、「一、「一」」に対し、「一、「一」」に対し、「一、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対している。

「一」」と呼ぶ)が付けられている。

「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」」に対し、「一」に対し、「一」」に対し、「一」に対し、「一」に対し、「一、「一」に対し、「一、「一」に対し、「一」に対し、「一」に対し、「一、「一」に対し、「一」に対し、「一、「一」に対し、「一、「一」に対し、「一、「一」に対し、「一、「一」に対し、「一」に対し、「一」に対し、「)に対し、「、「」に対し、「、「」に対し、「)に対し、「」に対し、「、「」に対し、「、「」に対し、「、「」に対し、「、「」に対し、

五丁裏

四行「圖」「圖ノ如ク」以下は、「日月衆星北極ヲ中心ト四行「圖」「圖ノ如ク」以下は、「日月衆星北極ヲ中心トスル目」ではなく、『須彌儀記』の儀記五丁図を説明している。その円の下部内側に日本が描かれ、日本の北側に小さな円と北極とがあり、さらに北の方(内の方)に「須弥中心」が描かれている。里数は書かれていないが、「日本ト須弥ノ中心ト相去ノ間」、「日本ト北極ト相去ノ間」が記本ト須弥ノ中心ト相去ノ間」、「日本ト北極ト相去ノ間」が記されている。

四丁裏~五丁裏

『立世論』(『仏説立世阿毘雲論』)「日月行品」

によれば、

ば、

陽は、

われわれが住む南剡浮提

(閻浮提)や、

須弥山を挟

h 太 ソ百六十〇万二千六百六十(里)余」も日本里数である。 ソ百六十〇万二千六百六十〔里〕余」が示される。『須彌儀記 五行・六行 それを「我邦ノ里法ニテ凡ソ百六十萬二千三百里餘」と 『闇中案』の言う距離とほぼ合致する。『闇中案』の「凡 「日本ノ京師」から須弥中心までの距離 Л.

と思われる。 であって、「日本ノ京師」から須弥中心までの日本里数「凡 彌儀記』該当部分が割注であることから、底本の原本も割注 ソ百六十〇万二千六百六十 **六行~一一行** 六行の「『立世論』ニ」から一一行は、 |里| 余」の計算を説明したもの

も北に 球説の夏至線に対応する。 を夏至の太陽軌道と見なす。また、 南北に偏りつつ須弥山の中腹の高さを回る。「内路」は、 で反対側にある北鬱単越などの四大洲の上を、 冬至線に対応する。 太陽の位置を繋ぐと外路となり、 季が四大洲に同時にめぐるという四洲同四時説は、 (須弥山 [側に) 『闇中案』も 偏した太陽の位置を繋いだ円である。 他方、 『須彌儀記』も、ここで 年で最も南に偏 南洲において内路 南洲においては地球説 わずかばかり した時 内路 は地 最

は内路についてのみ語っているから、

儀記五丁図の外側の大

は百四十四万二千四百里は、

須弥中心から京師まで「凡ソ

四十八万八百由旬とあるので、その半径 きな円は内路と考えてよい。「日月行品」には、 「二十四万〇四 内路の直

れる。 旬」を 彌儀記』の割注「一由旬ヲ我邦ノ里法六里ニ約シ」によれば、 とする里法を基準に取る。 の四十里に換算される。次に、それが日本の「里」に換算さ 訳である。『闇中案』は、「二十四万四百由旬」を日本の里数 「二十四万四百由旬」は、百二十万二千里となる。また、『須 に換算しようとしている。 4 0 0 0 由旬」(「踰繕那」) 「四十里」であろう。すなわち、印度の一由旬がまず中 印度の一由旬は日本里法の約五里 種々の日本里法の中で、三六丁 「内路ノ須弥ノ中心ヲ相距ル里数」としている に当たる。 は、 古代印度の里法単位 Yojanamの音 「印度ノ四十里」とあるが、 中国の一里を約500mとすれ すると、 須弥中心から内路まで 4 0 × (約 4 k m 5 0 を一里 国 玉

0

明記していない。また、 二千六百六十一里 余」を得るには、 須弥中心から内路までは、 京師までの距離が必要だが、 しかし、『闇中案』も 右に換算した須弥心から内路まで百二十万二千里あるい 『須彌儀記』も、 須弥心から京師まで「百六十〇万 百四十四万二千四百里となる。 それにも触れていない。 さらに南洲内路から 換算結果の数値を

百六十〇万二千六百六十 |里| 余」より小さく、儀記五丁図

I・凡千六百五十里余リナリ。サスレハ、北極ハ須弥ノ中心ニ

ナスヘキ道理ナキニ、マシテ況ヤ千六百五十里 中々大造ナ里程ナレハ、其先ニ有モノヲ後ニ見北スヘキ千倍余リモ後ニアリ。五倍ヤ十倍トイヘトモ

・ヲ以テ千倍トシテ、其千倍余ノサキ (三) 有 須弥ノ中心ヲイカ、シテ千倍後ニアル北極ト

V

ルニセヨ、千六百五十里余ト申ス大造十里程 ヨク物影ヲウツス空氣カ十重百重ニカサナ 力

ヒトシク見ナサレルヤ。イカホト望遠鏡ノ玉ヨリモ

X・千倍余リモ隔タリテハ、須弥心ヲ以テ北極 天二写シ来ル事ハナルマヒ。ソノ北極見界ハ南洲

洲ノ星ナレハ窄狭ナリ。爾ルニ朗氣ノ物ヲ写スハ、

小ヲシテ大ナラ令ル事、出入ノ日月ノ如シ。サスレハ、

《解説》

ける北極星で近似される天の北極の仰角 指摘される。計算方法は語られていないが、「日本京」にお から北極までの距離が「凡千六百五十里余リ」であることが 一行 一二丁表一三行からここ一行において、「日本京 (京都の緯度) が

> 三五度 度に二八里ないし三〇里の距離が対応することから、三〇× (北極下ノ地まで五五度) であること、そして緯度一

この計算法は、経験的に知られるであろう。しかし、 五=一六五〇と計算される。

Ŧi

球であり、

に導かれる。逆に、この計算法の成功は、地球説の蓋然的

北極星が限りなく遠くにあると仮定すれば、

簡単

拠となる。地球説の「蘭暦家」がこの計算を行なうのは当然地となる。地球説の「蘭暦家」がら「北極下ノ地」までのては、問題の距離は、「日本京」から「北極下ノ地」までの地上における距離であり、且つ「日本京」の天頂から北極星地上における距離であり、且つ「日本京」の天頂から北極星地上における距離でもある。

測される

て、この方法を「暦学者ノ暦法ノ」計算に過ぎず、「北極直京師ノ天頂ヲ去ルコト千六百五十里 蘚 ナリ。」[四九丁裏]京師ノ天頂ヲ去ルコト千六百五十里 蘚 ナリ。」[四九丁裏]京師ノ天頂ヲ去ルコト千六百五十里 蘚 ナリ。」[四九丁裏] な、実象における距離である。それに対し、「我頂キヲ去ルコト僅カー二丁程ニ近ク視成」される姿が、北極星の視象である。「京師ノ天頂」から「北極星」まで「千六百五十里」も、実象における距離である。それに対し、「我頂キヲ去ルコト僅カーニ丁程ニ近ク視成」される姿が、北極星の視象である。「京師ノ天頂ヲ去ルコト任力と言う。しかも、「北極星ハ、日本ノ介石は、明治一〇年八月出版の「視實等象儀記初編』においた「北極星ハ、日本ノ介石は、明治一〇年八月出版の『視實等象儀記初編』において、この方法を「暦法ノ」計算に過ぎず、「北極直で、この方法を「暦学者ノ暦法ノ」計算に過ぎず、「北極直で、この方法を「暦学者ノ暦法ノ」計算に過ぎず、「北極直に対し、日本リ。」「四九丁裏」において、「北極国)と言う。

里余リ」とする計算を、洋学者の計算と考えているものと推の介石は、「日本京」から北極までの距離を「凡千六百五十より後、明治一○年秋以降の執筆である。だから、『闇中案』は、前回注釈で述べたように、『視實等象儀記初編』「闇中案』は、前回注釈で述べたように、『視實等象儀記初編』

は決してできない。

七行~一行 洋学者のこの批判に、介石は、安慧の「円本行~一行 洋学者のこの批判に、介石は、安慧の「円準之理」(気による視線屈折の仮説)に対する介石自身の批準之理」(気による視線屈折の仮説)に対する介石自身の批準という側面と、大きな須弥中心の天(軌道)を縮めて小さな北極中心の天(軌道)とひとしく見なすという側面と、大きな須弥中心の天(軌道)を縮めて小さる。安慧は「円準之理」に基づき、気の働きがこれら二側面る。安慧は「円準之理」に基づき、気の働きがこれら二側面とがある。

最初の側面が、七行~一一行で批判される。安慧は、『新

移している。

明治一〇年八月以前に考えを改め、実象の北極を万里遠くに

クハ万里以上ニ過キタルヘシ」[一一丁表裏]と言う。

介石は

下ノ地マデ実ハ三千里トモ五千里トモ計リ知ルヘカラス。恐

一行~一三丁表一行

次に介石は、気は、大きな須弥中

論』巻之下六丁表~九丁裏において、南洲を包む空気がレン

ハ」不可能であると批判している。
いること、と、答えている。介石は、その安慧の答えを、「空氣カ十重と、答えている。介石は、その安慧の答えを、「空氣カ十重と、答えている。介石は、その安慧の答えを、「空氣カ十重と、答えている。介石は、その安慧の答えを、「空氣カ十重と、答えている。かれわれは日体の像を近く南洲の天に見ると、答えている。

石は、「ソノ北極見界ハ南洲一洲ノ星」である、つまり「北石は、「ソノ北極見界」では、小さな円が囲む領域である。介水を領弥中心の天を南洲の天と等しく見なすと説明するの広大な須弥中心の天を南洲の天と等しく見なすと説明するの広大な須弥中心の天を南洲の天と等しく見なすと説明するの広大な須弥中心の天を南洲の天と等しく見なすと説明するの広大な須弥中心の天を南洲の天と等しく見なすと説明するの広大な須弥中心の天を南洲の天と等しく見なすと説明するの広大な須弥中心の天を南洲の天と等して担当に出来日没の太陽が大きく心の天を縮小するどころか、逆に日出や日没の太陽が大きく心の天を縮小するどころか、逆に日出や日没の太陽が大きくいの天を縮小するどころか、逆に日出や日没の太陽が大きくいの天を縮小するどころか、逆に日出や日没の太陽が大きくいの天を縮小するといる。

星座は四洲を廻り、広大な須弥中心の天(「儀記五丁図」の洲を廻ることはないと言う。それに対して、日月や二八宿の極見界」の星ぼしは、狭い南洲の天に属するだけで、他の三

大きな円)に属している。

なお、介石は、「北極見界ハ南洲

一洲ノ星」とすることで、

極中心天のこの二面性も、後期に特徴的である。 廻り、地に出没することのない星ぼしからなるものとしては、 中心天が二面的になる。北極中心天は、北極星を中心として らに、実在世界に二重構造を導き入れることによって、北極 中案』には、その後期に特徴的な考えが含まれのである。さ 構造は、介石天文地理説の後期に特徴的な考えである。 構造を導き入れている。先に触れたように、実在世界の二重 没することのない星ぼし)と須弥中心天(日月や二八宿の星 実象の天を、北極中心天(北極星を中心として廻り、 においては、 つまり「北極見界ハ南洲一洲ノ星」という点においては、実 実在世界に属す。しかし、北極は、視象すなわち見成し 五曜など地に出没する天体)とに分け、実在世界に二重 日月や二八宿の星座の廻りの中心でもある。 闇 北

【一三丁表】

道

理ヨク聞ヘタレトモ、

ク窄シムル。 朗氣カイカ、{シ}テ南洲ノミノ北極ノ天ノ處ニ狭 シキャッ

時コトニ三十度ツ、替へテ昇降リスルトコロノX・出モ五ツ時モ四ツ時モ日中モ距」地里数相シケレハ、一地心ヲ去ル事九十度、日中ノ日モ又同シ。如是日ノ不廣ノ失トハ、地球ノ説ニテハ圖ノ如ク日ノ出ノ日

ノ里数ハ三十六万○八百七由旬ナリ。 |日中の | 日ノ距地ノ里数

佛家ニテハ日ノ出ノ天距地

《字句注》

《释兌》 分明」(『阿毘達磨順正理論』)、「地能 成 | 持用 | …、火能 成分明」(『阿毘達磨順正理論』)、「地能 成 | 5 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 | 1 世 |

ミノ北極ノ天ノ處ニ狭ク窄シムル―「窄シムルことはできな次の十三丁裏の図。 一一行「三十度」:一三丁裏の図に従って、「三十六度」を改めた。

ではないという、「円準之理」への批判である。しかし、「朗い」と断じている。「朗氣」は洋学者の疑問に応え得るものミノ北極ノ天ノ處ニ狭ク窄シムル」[窄シムルことはできな

洲ニ亘ル廣大ノ順弥心ヲ以テ、朗氣カイカ、 |シ| テ南洲ノまた安慧の「円準之理」を批判した上で、その結論として、「四

行~三行

介石は、洋学者からの批判を安慧に投げ返し、



[「新論」巻之下五丁裏]

七級目令 1

四行

洋学者からの第二の論難、「第二難

昇降遅疾」

が

化は見られないと洋学者は言う。

は西洲上に至る。しかし、洋学者は、この説明は観測事実に

頂に来る。この図に描かれていないが、

南洲日没には、

四、時と南洲に近づき、南洲正午(九、時)には南洲天

ら三六万余由旬

中

路の周の四分の一)

離れた東洲にあり

ように、

南洲日出

(明六:午前六時ごろ)の太陽は、

南洲

に平行に日々周回している。「須弥界日体升降之圖」にある

氣」を取り去れば、「四洲ニ亘ル廣大ノ須弥心ヲ以テ、イカ

|シ| テ南洲ノミノ北極ノ天ノ處ニ狭ク窄シムル」という問

第18巻

の自らの新しい課題を提示している。

一次で、安慧を批判し、同時に後期と「北極ノ天」とを、「視實両象ノ理」によって繋なごうとと「北極ノ天」とを、「視實両象ノ理」によって繋なごうとと「北極ノ天」と述べているように、問題の介石によるの自らの新しい課題を提示している。

仏説によれば、日月は、半径約二四万四百由旬の軌道を地 日体昇降(日出から日没までの太陽運行)についての地球説 と須弥界説の理解を示す図(「地球説日月升降図」前頁転載、 している。 仏説によれば、日月は、半径約二四万四百由旬の軌道を地

> の後も三○度ずつ降りていく。太陽昇降の角運動に遅疾の変 正午までの各一時(約二時間)に太陽は三○度ずつ昇り、そ ら、太陽の仰角の変化(昇降変化)は小さく、太陽は止まっ ら、太陽の仰角の変化(昇降変化)は小さく、太陽は止まっ ら、太陽の仰角の変化(昇降変化)は小さく、太陽は止まっ が示すように、明け六から五。五から四、四から 工学での各一時(約二時間)に太陽は三○度ずつ昇り、そ 大陽を観測するとすれば、特に日出から五。まで、また七、か 大陽を観測するとすれば、特に日出から五。まで、また七、か 大陽を観測するとすれば、特に日出から五。まで、また七、か 大陽を観測するとすれば、特に日出から五。まで、また七、か 大陽を観測するとすれば、特に日出から五。まで、また七、か 大陽を観測する。というのも、仏説を仮定して南洲から

に見ることになると、「円準之理」によって安慧は答える。くに写すため、われわれはその像を西説が主張する円軌道上線を屈折させ、太陽の像を真の太陽よりも高く浮かべ南洲近に反論している。南洲を覆う気(別風輪)が、太陽を見る視に反論している。南洲を覆う気(別風輪)が、太陽を見る視を慧は、『新論』下巻一二丁表にかけて、「第二難昇降遅疾」

その様子を、「南洲朝五時日体所在圖」(次頁転載)、「南洲四

時日体所在圖」(前回注釈三○頁転載)に描いている

七行から一四丁表一二行に亘って指摘される。まずここ七行七行~一二行 その第一、「道理不廣ノ失」が、一三丁表し、安慧の「円準之理」を批判する。

一二行で、介石は、地球説の方に道理があると言う。

九十度

V

出ノ日ト日中ノ日ト同シ弦リ

数を「九十度」で常に等しい(「相シ」)と考えるから、太陽

示して、地球説は日出も日中正午も太陽が「地心ヲ去ル」里 |地球説日月升降図」の左半分の「圖」[八行]|を十三丁裏に

> が く説明できると言う。(「九十度」の理解が難しいが、半径の 一時毎に三〇度の一様な昇降運動をするということをうま

長さを意味するのであろう。)

## 【一三丁裏】

日中

九十度

# I・四万由旬ナリ。 サスレハ日中ノ日ノ距地ノ里数ト日ノ出

遠近ノ差ヒアレハ、汝カイへ 地上ノ朗氣ノカラノミニテ日 日ノ距地ノ理数トハ九倍ホト ル 如ク

モシ汝タ、空氣一ツノ力ラ ノミニテ日ノ出ノ日ト日中ノ日ト 同シ弦リ合ニ見上ル多クハ、二難 合ヒニ昇降スル道理カ有マヒ。

43

田田

X・アリ。 遠鏡无用ノ難トハ、モシタ、氣一ツノ力ラニテ三十六万 一ニハ遠鏡无用ノ難、 二二ハ遠鏡相例 ノ難。先初ニ

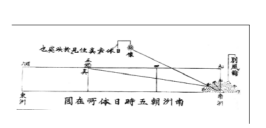
ルモノナレハ、空氣ニハ遠キヲ近ク見スル用アリ。サスレハ 余由旬先ノ日ヲ写シ来テ、近ク四万由旬ノ處ニ見セ

《解説

《字句注》

九行「多クハ」:「たくば」と読み、「見上げると言うので

あれば」と理解する。



[「新論」巻之下一一丁裏]

四丁表)

介石は改めて指摘する。仏説では、「日 三丁表一二行~裏六行 洋学者が指摘する仏説の困 ノ出ノ天距地

までの「里数」、横方向に三六万○八百七由旬)と「日中ノ

向に四万由旬)とは、九倍の差がある。このように、 ノ距地ノ里数」(正午の太陽から観測者までの距離、縦方 横縦九

里数」(日出の太陽が位置する「天」から観測者の南洲の 地

倍以上の差があれば、気の屈折作用だけによって一様な太陽 の昇降運動が観察されるということは不可能であり、安慧の

説明には道理がないと批判している。

七行~一〇行 それでも、安慧が気の作用だけによって一

難

慧の主張に二つの難点を指摘できると介石は言う。 様な太陽の昇降運動が観察されると主張するならば、その安

四万由旬のところに写すことができるならば、望遠鏡などは のみの働きによって、三六万由旬先の遠くにあるものを近く 一〇行~一四丁表二行 一は「遠鏡无用ノ難」。もし、

気

うなことはないという。

無用であり、

遠視の老人や近眼の者も喜ぶだろうが、そのよ

V・ヘル處ノ空氣ハ、三十六万由旬ホトノ大造ナリ。遠方ノ 世ニ望遠鏡ナトノ目鏡ハ无用ノモノナルヘシ。ソレテハ 恐ク老人ヤ近眼ノモノトモカ□フコトモ有フ。二ニ遠鏡 大ナラ令ル事能プ。コレニ相例スレハ汝カイ 相例ノ難トハ、ソレ望遠鏡ノ物ヲ見スルハ小ヲシテ

日ヲシテ近ク四万由旬ノ天ニ浮ベ来ル能アラハ、 ハ倍」之四千里ノ大サニ見セルモノナラン。爾ルニ日月 |例 之| 佛家ノ日月ハ二千里ノ大サナレハ、氣カ写ス

X ヲ近ク見ナシ高キヲ卑クキ視ナシ大ヲ小ニ視ナス ノ形ハ七八寸ホトノ小物ニ見ル事ナレハ、遠キモノ

其「像」ト申ス文字本ト「像」ニ「カタチ」ト訓セリ。 済サル所ナリヤ。 視実ノ事ハ、タ、氣ノ所為ノミトシテハ大ニ相 中ノ細難ナリニニ真像ノ目誤ノ失トハ、

《字句注

レンズ)などのこと。 一行「目鏡」:「目鏡」は、望遠鏡の接眼レンズや眼鏡 二行 「□フ」:一字空所に 「喜

三行「相例」:漢訳仏典の中でしばしば用い

られているが、今日の言い方では、「比較」「比例」「類推」 四行「能フ」:底本は「…能

等に当たるであろう。

あり、また遠方の太陽を近く四万由旬の天に写す大きな効果 慧の言う気は、三十六万由旬の距離を満たす大造りのもので できる。その望遠鏡と「相例」(比例)させて考えれば、安 難」である。望遠鏡は、 二行~一二行 介石が指摘する難点の二は、「遠鏡相例 小さなものを大きく見せることが

なく肉眼に見える像を拡大するだけであるから、介石の望遠

鏡との相例は正確でない。)

き(視大小)と矛盾する。(なお、

望遠鏡の像は、実物では

重要な文字(キーワード)であるということ。 ろう。つまり、「真像」が安慧の主張の理解を左右する最も 一二行「真像ノ目」:「目」は「眼」すなわち「字眼」であ ハズ」と否定であるが、論旨に沿って肯定に改めた。

に望遠鏡の働きと「相例」(比例)して考えると、気による われは二千里の大きさの日月を七八寸ほどに見る。このよう 四千里の大きさに見せることになろう。しかし、逆に、われ を持つというのであるから、二千里の大きさの日月を、倍の できないと言う。ここまでが、洋学者からの「第二難昇降遅 低、視大小などの視實の関係は、「タ、氣ノ所為ノミ」とす 疾」への安慧の反論について、介石が指摘する六失の第一一道 るのではなく、介石の「視實両象ノ理」に依らなければ説明 ク見ナシ高キヲ卑クキ視ナシ大ヲ小ニ視ナス」視遠近、 さらに、介石は、日月などの観測において「遠キモノヲ近

理不廣ノ失」の説明である。

大なるものを小さく見るわれわれの実際の観測、見なしの働 視線の屈折についての安慧の仮説(「円準之理」)は、遠くの

Х

《字句注

行「□セテ」:「似せて」と読む。

四行「→」:「→」

## 四丁裏)

2012

I 由テ「像」ノ字ハ、 キサミ金ヲ鋳、 或ハ木ヲ彫リ画キテ、其形ヲ写ノ義故、 眞物カ別ニ有リテ、ソレニ□セテ、 或 ハ

空氣カ日月ノ影ヲ写ス故、「像」ノ字ヲ以テ「影」ノ 爾ラス。 木像ト画像ト通用説ユヘ、 然ルニ汝カ心ハ、鋳ルノ→景ヲ写スカ如ク 画ノ事ト思ヘトモ、実ハ

V

火ノ影アリ水ノ影アレトモ、物ヲ焼キ物ヲ濕ス ソレ画像ト申スモノハ実用ナキモノナリ。喩へハ鏡ノ中ニハ 意二用ヒタレトモ、 コレハ誤リナリ。○三ニハ日無;照熟,失トハ、

空氣ノ写シナル日月ヲ以テ影法ノ□トスレハ、其(\matheref{p}) 日体ニハ熟用モナク照用モナカルヘシ。依テ眞像ノ **叓ノ能ハサルカ如ク、汝カ眞日ト像日ト二ニ分テ** 

如ク視実ノ名ヲ用ヒネハナラヌ。○四氣風混同 名ニテハ義ニ於テ妨ケアレハ、介石先生ノ説ノ

れた可能性が高い。 は、空所を「詰める」という記しで、後に本文に書き加えら 〇行「影法ノ□」:空所に「像\_

を補う。「影法」も仏教語であろう。「法」は物心の一切万有

を意味する。 その内、「影」と呼ばれる法(もの) 実性なきもの」であるとされる(『補訂佛教大

は、

辞典』)。 より生じて、

ており、そこに安慧の誤りがあると、介石は言う。 そうではなく「像」(かたち)を「景」即ち「影」と理解し 義」を持つ。安慧は、「画」の事を言っているようでもあるが によれば、「像」は「かたち」と訓み、「真物」の「形ヲ写ノ ド)であるが、「像」の字義理解が誤っていると言う。介石 と呼ぶ。介石は、その「真像」が安慧説の「目」(字眼、キーワー が説明される。安慧は、介石の「視實」に代えて「眞像」と いう語を使い、ものの実態を「真象」、気によるその像を「像象 十四丁表一二行~裏六行 六失の第二「眞像ノ目誤ノ失」

的な序を寄せている。

釈・分析を行っている。「體」は偏や旁の字形と組み合わせ、 訓トノ三ヲ分テ」[二丁表]、助辞の字義について独自の解 れている。『説文解字』などを参照しつつ、「體ト用ト及ヒ和 字檃』は、吉川幸次郎他編『漢語文典叢書』第二巻に収めら を著したと言われる(仁藤巨寛『等象斎介石上人略伝』)。『助 介石は、漢学の研鑽を積み、『助字檃』『虚字檃』『実字檃

> 能としての「用」にたびたび言及している。 す。ただし、ここ『闇中案』では、 の豊後日田郡の儒学者・漢詩人広瀬旭荘が『助字檃』に好意 「用」は「裁断」「連体」などの用字法や借用、通用などを指 語の指示対象の働き、機 なお、江戸後期

は「日無、、照熟、失」に陥っている。「真像」に代えて、 ないならば、熟用や照用などの実性を欠くはずである。 する。われわれに見える太陽が安慧の「像象」(影)に過ぎ 用語「視実」を用いるべきであると、介石は言う。 **六行~一三行** 介石は、第三の「日無<sub>1</sub>, 照熟<sub>1</sub>失」を指 われわれが見る太陽は熟用や照用を持つ。よって、 摘

ە د ۲ 反論に、六失の第四「氣風混同ノ失」が見られると批判して ル八ツノ証」を挙げ、「第二難 昇降遅疾」に対する安慧の 一三行 一六丁表一一行にかけて、介石は「氣ト風ト別ナ

0)

## [一五丁表]

エ・失トハ、已ニ氣ト風トノ事ハ安恵トイヘル人ニ与ヘタル 書ノ中ニ弁シ置タレトモ、世ニハ未夕見サル人モ有ルト見 ヘテ、今コノ書ノ中ニ氣ト風トヲ誤リ混セリ。 由テ

・地球大気(「雰圍」)説を批判した『雰圍論』も考えられる。

載の佐田拾穂

第18巻

V ・金銀ノ如ク其質堅蜜ナル、コレ氣ノ徃来スル

重テ其別ヲ弁セン。汝カ仇ニハ『氣海カンラン』ニヨルニ、

義アリテ、氣ソノ金銀ノ質中ニ往来スルトイヘリ。

サスレハ氣ハトキトシテ□ラサル事ナク、モノトシテ盈サルソナシ。

質ノトキ、入ル、事不能。若シ氣ト風ト別ナクハ、何 風返」之、時トシテ起ラサル事アリ。金銀等ノ如キ堅キ

「風」時トシテ絶ルヘキヤ。又氣ハ金銀

X・故氣カ恒ニ起リ、

ナルモノサへ隔スレハ、其内ニ入ル事能ハズ。焉ソ風ハ 如キ堅質ノ中ニ徃来シ、風ハ戸ヤ障子ノ脆質

金銀ナトノ堅質ノ中ニ徃来スルヲ得ン。氣ハ恒

《字句注》

七行「□ラサル」:空所に「起」を補う。八行「返」之」:「之 五行「徃」・六行「往」:「徃」も「往」 も用いられている。

《解説》

ヘタル書」として、『世益新聞』第二號 お「氣ト風トヲ誤リ」混同していると言う。介石が安慧に「与 慧に「与ヘタ」のに読んでいないようだ、「コノ書」は今な ラ駁スル事」が考えられる。他に、「今世ノ洋学者」たち 一行~三行 介石は、「氣ト風トノ事」について一書を安 (介石)の論説「西洋ノ説氣ト風トヲ混シ誤レ (明治八年三月) 掲

> に反して」。 の対比で「脆」とした(「堅脆」は、かたいことともろいこと)。 行 「脆質」:判読が難しいが、「堅」と

と言いつつ指摘している。『闇中案』の現在の箇所では、「氣 は専ら一氣ト風トノ」混同を、一氣ト風トハ凡ソ十個ノ異アリ」 る。数が違うが、内容も言葉使いも、 ト風ト別ナル」「八ツノ証」を挙げて、 内容を見ると、後者は地球大気説の系統的批判だが、 『世益』二號論説と一 「氣風混同」を指摘す

致している。

執筆・刊行年を比較すると、『世益』二號は明治八年発行

である。他方、『雰圍論』には、執筆・刊行年がない。だが、 文中に「東京ト他縣下トハ…」[一丁表]とあるから、明治 四年廃藩置県以後の執筆である。さらに、弟子仁藤巨寛の『等 に列挙し、明治九年の「須弥地球孰妄論」に触れた後、「其 に列挙し、明治九年の「須弥地球孰妄論」に触れた後、「其 に列挙し、明治九年の「須弥地球孰妄論」に触れた後、「其 に列挙し、明治の表文地理書を執筆・刊行年順 を構教創世論、視実等象儀詳説、雰圍論』は、明治 に列挙し、明治

刊行の時期からも、「与ヘタル書」は、『世益』二號論説かその『日本鎚質問』であろう。介石はそれを見て、「与ヘタル書」の『日本鎚質問』であろう。介石はそれを見て、「与ヘタル書」である。、批判のきっかけを作った明治一○年本、世界のでいるいと言っているわけだから、介石が安慧に「与へタル書」は、介石が今批判している慶応三年の本文三行の「コノ書」は、介石が今批判している慶応三年の本文三行の「コノ書」は、介石が今批判している慶応三年の本文三行の時期からも、「与ヘタル書」は、『世益』二號論説かそ

「視実等象儀詳説」と同時かその後の刊行であろう。ところで、

**三行~一五丁裏四行** まず、「氣ト風ト別ナル一ツノ証」 生起しているが、風は「時トシテ起ラサル事アリ」というこ 生起しているが、風は「時トシテ起ラサル事アリ」というこが示される。即ち、気は「トキトシテ起ラサル事ナク」恒に

「二ツノ証」は、気は堅質の金銀をはじめ物体の内部を含む

の草稿である可能性が高い。

ある。

ところで、『氣海観瀾』を活用するのはむしろ安慧の方で

安慧は、自らの「円準之理」のために、『氣海観瀾

ス。是レ氣ノ質ハ極細ナルユヘナリ」と述べている。金ノ如キ密質ノモノナレトモ氣孔アリテ氣ハソノ金中ニ往来クトキハソノ内ニ入ラス。…物トシテ氣往来セザルハナシ。質粗細ノ異アリ。風ノ質ハ粗ナルユヘ戸ヤ障子ヲ以テ之ヲ防よっても遮られるということ。『世益』二號論説は、「一ニ両よっても遮られるということ。『世益』二號論説は、「一二両

あらゆる空間を満たすが、

風は障子などの柔らかいものに

無で流動質の氣がそれらの「氣孔」に入っていくと言う。細で流動質の氣がそれらの「氣孔」に入っていくと言う。なはそれ以上分析できない無数の「極微」から構成されるが、体はそれ以上分析できない無数の「極微」から構成されるが、なとえ金銀のように緻密な物体であっても、その「極微」はたとえ金銀のように緻密な物体であっても、その「極微」はたとえ金銀の気が表れらの「氣孔」に入っていくと言う。

とは、湖と川とのごとし [二十丁裏]) を引き、「風ハ即チ氣也」||湖之與|」川。」(氣の汎流は、ここに之を風と謂う。氣と風「風」の節から「氣之汎流、此謂||之 風 | 。氣 之與」風、猶大気による光線の屈折などを参照している。また、『氣海観瀾』、から、「氣海」(宇宙空間)と「雰圍」(地球大気)の性状、から、「氣海」(宇宙空間)と「雰圍」(地球大気)の性状、

という円通に賛同している [[新論] 巻之上一五丁裏、巻之

証ナリ。

氣ハ遅緩ナリ、

是氣ト風ト

本の「喩へハ」を改めた(「蝓」は、

かたつむり、なめくじ

下一〇丁裏]。その安慧に対して、介石が『氣海観瀾』

をわ

## 十五丁裏

I・起リ、風ハ時トシテ絶ユ。是氣ト風ト別ナル一ツノ証ナリ。

障子ノ如キ脆質サヘ越叓トアタハス。是レ氣ト 又氣ハ金銀等ノ堅質ノ中ニ往来シ、風 ハ戸ヤ

直ス。風中ニハ燈焔動揺シテ直升スル事能ハス。 コレ氣静ニシテ風ハ騒シク、 爾レハ氣ノ質ハ濕潤ナルモノ、

風ト別ナル二ツノ証ナリ。又空氣ノ中ニ燈焔少モ動ス

V

又氣ハ重ク、風ハ軽キナリ。是氣ト風ト別ナル五 風ノ体ハ乾燥スルモノ。是氣ト風ト別ナル四ノ証ナリ。

X・別ナル六証ナリ。 又氣ハ直升ス、 風ハ横行ス。 由テ氣 蝓ハ横行シ化龍ノ直升 風ハ疾捷ナリ。

ト風トハ横竪ノ別アリ。

七ツノ証ナリ。又氣ト風トハ、文字モコロリト別ナリ。 スル如ク、 元来横竪異アリ。是ハ氣ト風ト別ナル

世益』二號論説に従って改めた。 六行 「騒」、「濕潤」、七行 「乾」、一二行 「元来横竪異アリ」: 一一行「蝓ハ」:底

《字句注》

魚は龍と化して天に昇るという「三秦記」の伝説上の生き物。 「化龍」: 黄河中流の荒波を登り切った ざわざ「汝カ仇」すなわち安慧の論争相手として引いている。

## 《解説

四行~六行 「三ツノ証」が落ちている。四行「又空氣ノ

二ハ氣ト風トハ遅疾ノ別アリ」、「三二ハ氣ト風トハ竪行横行ハ乾燥濕潤ノ別アリ」、「八二氣ト風トハ軽重ノ別アリ」、「七証」が挙げられる。『世益』二號論説では、「二二ハ氣ト風ト証」「大証」「七二八氣ト風ト別ナル」「四証」「五証」「六証」「七

ノ別アリ」となっている。

一三行ここから一六丁表一三行まで、介石は、「気と「風」とを意味すると言う。このように字義が全く異なることを、「氣ル」ことを意味し、「風」は「「横に」軽クトビ動スル」ことの字形や対象の働きを挙げて、「氣」は「熟食ヨリ熟気ノ升の字形や対象の働きを挙げて、「氣」は「熟食ヨリ熟気ノ升の字形や対象の働きを挙げて、「氣」と「風」

ニハ氣ト風トハ有聲無聲ノ別アリ」と「九ニハ氣ト風トハ剛なお、『世益』二號論説の「氣ト風ト」の「十個ノ異」の内、「五二ハ氣ト風トハ文字ノ別アリ」とある。

柔ノ別アリ」が、『闇中案』に言われていない。

## 【一六丁表】

I・「氣」ノ字ハ

升ル形、米ハ食ナリ。故ニ熟食ヨリ熟気ノ升ルヲ

氣ト云。「風」ノ字ハ収」「虫」。「風」ハ「帆」ノ字 -ノ-「巾」 -ラ-省キ、「虫」ハ 動ク義ヲトル。虫ハ愚ニシテ、人ノ如ク知有モノニ

W、軽クスルモノ故へ、其軽義ヲトル。由テ軽クトビ動 V・アラス。タ、其動ク斗リテ、其虫ト云意ヲトレリ。

証ナリ。如是氣風ハ水火ノ如ク元来別ナルモノヲ、

混

スルヲ「風」ノ義トス
ハヤニ巻を記せず
是氣ト風ト別ナルハツノ

第18巻

X・洋説ニ隨フ。汝チ是ヲ知ラスシテ、実ニ爾リト思ヘリ。 惑ヘルニアラスヤ。〇五ニハ不見日出ノ失トハ、同十一帋 メ下ス。是誤リナラスヤ。普門ハ隨機方便ノ為ニ正 十二帋ノ處ニ五時ト四時トノ日体處在ノ圖ヲアケ

タリ。 コノ圖ニ准スレハ、日出ノ圖ハ今コ、ニ記ス處ノ圖

## 《字句注》

七行『実字』:介石の著書『実字檃』を指す。

《解説》 八行~一一行 普門円通も安慧も洋説に随って「氣風混同」

に陥っていると、介石は批判している。ただし、円通が「風

論』巻之上十五丁裏〕と思って、西説に随っていると批判し だが、安慧は円通の真意に気付かず、真実「風ハ即気ナリ」[『新

うのは、「隨機方便」として相手の洋説に合わせているだけ

ハ即是気ナリ」[『須弥山儀銘並序和解』巻之下三丁表] と言

遅疾」に対し、気の作用のため、 高く浮かび上がった太陽の像を南洲近くに見るから、太陽が 一一行~一六丁裏二行 安慧は、洋学者の「第二難 われわれは真の位置よりも 昇降

ている。

九行「メ」:合略仮名「して」。

慧のこの反論に、第五の「不見日出ノ失」を指摘する。もし 様な角速度で昇降するのを見ると答えていた。介石は、安

い所に、朝日が忽然と現れるのを見ることになろうと指摘し 幾らか過ぎた「六 半時」に、 頁転載〕は一七丁表の図のように訂正すべきで、六よりも 頁参照]などに準ずれば、安慧の「南洲明六時日体所在圖」[次 を見ることはない。安慧の「南洲朝五時日体所在圖」[十四 陽は常に四万由旬の高さに在るのだから、地平から昇る日出 安慧が言う通り気が太陽の像を高く浮かべるならば、真の太 四と五の間に「竿ホトモ」高

## [一六丁裏]

I・如クナルへシ。サスレハ日ノ出ノ日ヲ見ス。六半時ニ忽然ト

〇六二ハ犯遣他殺ノ失トハ、此中六帋 几  $\overline{\mathcal{H}}$ 二竿ホトモ高キ地ヲ離レテ升ル日ヲ見ルヘシ。 ノ左ヨリ 「漁夫蛋民

V 民ノ類ニ漁猟ノ伝授ヲ及フ。是ハ自ラ殺サストモ他 シテ殺サシムレハ、 類ヒ此 ノ意ヲ得サレハ魚ヲ得ス」トイヘル、 律部ニテハ「遺他殺ノ殺生罪」ト申シテ、 漁夫蛋

乍ラ猟師ノ師ナレハ、是破法ナラスヤ。 手ヅカラ殺スモ同罪ナリ。 サスレハ是レ 護法」ト名ケ

X・○駁シテ日、 差ヒヲ測ルニ、卯ノ毛ホトモ違ヒナク、サスレハ富士ノ峯 万里ノ大洋ニ比フレハ、万分ノーナリ。由テ其高下 第三難 コノ弁爾ラス。富士高シト云へトモ、 日月横旋」ト云ヨリ、十六帋ノ左ノ初行至ル 其經一 里ナレハ、

ニテ日ノ出ヲ見ルモ、又大洋ニテ日ノ出ヲ見ルモ、 何

《字句注

春分であれば6時過ぎ。 一行「六半時」:「六ツ半」は、「六ツ」と「五ツ」の中刻で 三行「蛋民」: 海辺や川岸に

《解説

しながら、 水面による光線の屈折 、他をして [魚を] 殺せしむを犯すの失) だと非難している。 三行~八行 漁師に教えている。 水面下の魚は本当の位置より浮き上がって見える 安慧は、 (安慧にとっては視線の屈折) を説明 介石は、それを、 『新論』巻之下六丁裏・七丁表で、 犯 ↓遣||他殺||ノ失

平行に「横旋」すると説くが、それでは日月が「地平ヨリ 之下一二丁表裏に紹介されている。仏説は日月が平らな地

出

と戒めるが、介石の非難は言い過ぎだろう。

洋学者からの

第三難

日月横旋」

は、

『新論』

巻

仏教は、

他の者を唆して殺生させることも自らの行為である

住む人々。

圖在呀体日時 別風粉 至九雎之國伊ニ州 相夫三十

[「新論」巻之下一一丁表]

第四難

曜乗風輪」ト云ヨリ十七帋

没スル」姿を説明できないという批判である。批判されてい

平線より高い太陽を地平線下に沈ませ、「地平ヨリ出没スル」 陽が地平線上に浮き上がって見えることを説明できても、地 していたように、安慧の「円準之理」は、地平線下にある太 準之理」の仮説を立てたのであった。しかし、既に底本一六 解決するために、介石は「視實両象ノ理」を工夫し、安慧は「円 丁表一二行以降で介石が「五ニハ不見日出ノ失」として指摘 るのは、平天平地説が含む基本的な困難である。この困難を

言っている

第18巻

ら日出を見た人々の報告を自説の証拠として挙げる[十三丁 第三難 日月横旋」に対して、安恵は、富士山頂か

ス」と言っている。

半

【一七丁表】

ようにすることはできない。

観測事実として日月は「地平ヨリ出没スル」様に見えないと の太陽に見えるであろうというものである。 表裏」。それは、太陽は予測していた日出の時刻よりも遅れて、 いくらか高い空に突然現れたが、下界では辰の刻(午前八時) 安慧は、結局、

蘇に住寺を持つ安慧を指して、「コノ味ヒハ山中ノ人ハ知ラ 向フテ入ル姿タ、コトニ分明ナリ」と、海上からの観察報告 を挙げて反論する。なお、熊本の港に住寺を持つ介石は、 一〇行~一七丁表七行 「大洋」では日月が「地下<br />
[海面下] ヨリ湧出シ地下ニ 介石は、富士山上からの報告に対

冏

V・天末ハ水天合一スレハ、地下ヨリ湧出 I・ノ違ヒカ是アラン。爾ルニ大洋上ニテ日ノ出ヲ見ルニ、 味ヒハ山中ノ人ハ知ラス。 下ニ向フテ入ル姿タ、コトニ分明ナリ。コノ 地下ニカクル、ヲ見ル、又大洋ニ如クハナシ。 日ノ入ニハ半輪没シテ半輪イテ、半輪 輪イテ、半輪地下ニカクル、ヲ見ル。 又 . シ 地

出 ()像 四

左五行ニ至ル。

X・駁シテ曰、コノ下評スルニ足ラス。 「第五難 出没方位」ト云ヨリ、二十二帋

左六行ニ至ル。

駁シテ曰、ソレ一班ヲミテ全豹ヲ知ル。 予初一帋

《解説》

洋学者からの論難である。 も揺動し、日食月食の定則を得ることは困難となろうという、 観測するとすれば、「氣ハ浮軽…揺動」するから、 である。「惣風輪ニ乗シテ旋ル」日月を「別風輪」の内から 丁裏にある。「曜」とは日月衆星、ここでは特に日月のこと 八行・九行 「第四難 曜乗風輪」は、 『新論』巻之下一六 日月の像

ても、日月の運行に定則を得ることが可能であると反論して 説の地球大気と同じものだから、「別風輪」の内から観測し は答えていない。「別風輪」との関連でのみ、「別風輪」は西 いる
[一六丁裏~一七丁裏]。 安慧は、日月が「惣風輪ニ乗シテ旋ル」という点に関して

南洲日の出の太陽は、南洲から遥か東北に位置する東洲の上 「新論」巻之下一七丁裏・一八丁表に紹介されている。 **〇行** 介石は「評スルニ足ラス」と言うだけである。 一行・一二行 洋学者からの「第五難 出没方位」は、 仏説は

視線屈折であったが、ここ「第五難」では南北の横方向の屈 指摘する。|第二難」|第三難」をめぐっては天地の縦方向

冬至の日出の太陽は辰の方角(ほぼ東南東)に、 は申の方角(ほぼ西南西)にある。仏説は実測と食い違って にあり、日没の太陽は、南洲から西北に位置する西洲の上に あると説く。だが、実際の観測では、日出の太陽、とりわけ 日没の太陽

いるという論難である

れば」と言っていないことを挙げて、南洲日出の太陽の位置 が「日すでに東弗婆提の中央を過ぎれば…」と言い、中央に「在 論』巻之下一八丁表~二二丁裏]。前者について、「日月行品 る。日没の太陽も西洲の中央を挟んで同様に変化すると言う。 安慧は、「日体ノ所在」と「風輪ノ所由」の二点で答える[『新 次に、安慧は、「[別]風輪ノ所由」、その視線屈折作用を それが日出の太陽の方角の季節変化の元であると主張す 一年を通じて東洲の中央を挟んで南北一八度の間を変動

は、

屈折角よりも冬至の時の屈折角がはるかに大きくなり、冬至 冬至…ハ、空氣北ニ倚ル [須弥に近づく] 故」、夏至の時の に遊動し、「夏至…ニハ空氣南ニ倚ル [須弥から離れる] …、 南へと移って見えるのである。しかも、別風輪は季節ととも 方向にある日出の太陽も北西方向にある日没の太陽も、より

没方位圖」 [巻之下二一丁表] 参照。二九頁転載)。安慧は の日出・日没の太陽はさらに南に偏るという(「南洲夏至出

折である。別風輪による南北方向の視線屈折によって、 北東

る。

このようにして仏説と実測との食い違いを解消しようとす や介石らの四洲同四時説と円通や信曉らの四洲異四時説との 一三行 しかし、介石は、二〇丁裏一一行にかけて、

論争という視点から、太陽が観察される方位の季節変化につ

いての安慧の説明も、

結局異四時説に与するものだと批判し

品台麓考』(『台麓考』と略)と内容が重なっている。 ている。介石の批判は、明治 一四年八月刊の介石著『日月行

甲圖 中国百四十五日四 甲圖 須弥

乙園 京□都

一七丁裏

部橋山

甲圖

四洲異四時の考えを描いた甲圖と、同四時説の根

廻る三路の南半分が描かれている。 路から外路までは百四十五由旬である。 路から外路までは二百九十由旬、 弥山を中心に四大洲を廻る日月の軌道を定めるために、 となる乙圖とが示されている。『立世論』「日月行品」 外の三路を立てる。内路の直径は四十八万八百由旬、 内路から中路まで、 甲圖には、須弥山を また中 は、 内 内 須

る 四大洲それぞれの昼夜の時間の長さを次のように説明してい 日月行品」 は 、太陽の (恐らく) 一 日の運行と関係づけて、

ある。 提と北鬱単越では昼夜が等しくなり、 すなわち十二牟休多となる。西瞿耶尼では夜が最長すなわ 路を運行し、南剡浮提と北鬱単越で中路を運行する。この ち十八牟休多、昼が最短すなわち十二牟休多となる。 もし太陽が東弗婆提で内路を運行するなら西瞿耶尼で外 東弗婆提では昼が最長すなわち十八牟休多、夜が最短 **\_訳は、林隆夫| 立世阿比毘曇論日月行品訳注]に従** ともに十五牟休多で 剡浮

> 四時説を述べているように思われる。 秋の異なる季節がある。このように、 分と思われる。太陽の一日の周回において、 が最長だから、 のこの日、 昼が最長で夜が最短だから、東洲は夏至であろう。 位である。 「牟休多」(Muhūrta) は一昼夜を三十等分した印度の時間 の中路を行き、昼夜が等しいから、南洲は春分、 太陽は西洲の南寄りの外路を行き、昼が最短で夜 右引用では、 西洲は冬至である。さらに、太陽は南洲と北 太陽は東洲の北寄りの内路を行き、 「日月行品」は四洲 各四洲に夏春冬 北洲は秋 東洲夏至

洲

外路、 らの○を結んで引かれた曲線が、南洲春分における太陽の軌 至の位置)にある。正午の太陽は南洲上の中路にある。これ 東洲夏至だから内路にある。日入の太陽は西洲上の外路 道である。太陽は、 示している。南洲春分日出の太陽は、 甲 太陽の軌道は左右対称ではない。 南洲春分における日出・日入・正午の太陽の位置を○で 圖は、太陽が四洲異四時説に沿って周回するとしたとき 北洲中路と、 一日の間に、 三路を渡り行く。 東洲内路 図の中央に軸を引いた 遥か東洲の天にあり、 南洲中路、 洲

日没ノ圖」がある。底本の甲圖は、『台麓考』の図と少し異なり 『台麓考』七丁裏に、 甲圖とほぼ同じ 「異四時南洲春分日出

た

ク南洲春分如キ、

日

ノ出ニハ日体内路ニアリ、

日中ニハ

H 且.

亩

[ホト外へ張リ出シテ中路ニ出ルト視ナシ、日ノ入ニハ

Х

云ハ、、

内路卜外路卜中路

第18巻

麓考』に従って修正した 東洲上で太陽軌道が内路と中路との間に引かれているが、『台

出没ヲ見ル圖」) 角を描いている。 東山の北・比叡山に日出を見、 乙 圖 冬至には、 乙圖は、 東山の南 が、『台麓考』一二丁表にある。夏至には 乙圖と同じ図(「西京ニテニ至二分ノ日 稲荷山に日出を見、 西山の北・愛宕山に日没を見 西山の南・

線に関して左右対称である。

京都で二至二分に実測される太陽出没の方 沈む。

生山に日没を見る。春秋二分には、清水山に日出を、 と言う同四時説を支持する。 日没を見る。北に出る太陽は北に没し、南に出る太陽は南に 夏至には内路を、冬至には外路を、二分には中路を行く 実測は、 太陽は一日の周回で三路を渡り行くことはな 乙圖の太陽の軌道は、 中央の縦 嵐山に

V 異四 ヲ見テ全部護法ナラサル叓ヲ知ル。 異四時ヲ顕ス。佛家ノ害是ヨリ甚タシキハナシ。以テ 没方位ノ三ケノ圖ヲ出スモノ、是古来誤レル四 差ノ難。 三十ヶノ難ヲ挙テ其誤リヲタ、サン。 責スンハ有へカラス。 四時ノ説ナリ。表ニ異四時ノ言ヲカクシテ、圖ヲ以テ 其徴アラハレタリ。 時 ブ説ニハ先生説ル處三十ヶノ難アリ。今其 是ハ汝カ如ク須弥 其故云何卜云二、二十帋已下二出 予曾テ介石先生ヨリ承ルニ、 四洲四時各々ナリト 是ニ来テ果シテ 先一ニハ、三路无



の時北洲夏至としており、異四時説に立つと判断される。

# 《字句注》 外路ニ有日カ百四十由旬ホト内ニ引込テ中路ニ入ト見

時北洲冬至とし、「南洲冬至出没方位圖」(略)は、南洲冬至介石は言う。実際、「南洲夏至出没方位圖」は、南洲夏至のノ図」を見れば、安慧が異四時説に立つことは明らかだと、ノ図」を見れば、安慧が異四時説に立つことは明らかだと、

洲出没方位圖」は同四時説である。 沈んでいる。われわれの「見なし」においては、安慧の「南対称である。北に出る太陽は北に没し、南に出る太陽は南に対称である。北に出る太陽の見える方向は中央の軸に関してために、日出と日没の太陽の見える方向は中央の軸に関してだが、さらにどの図も、「風輪ノ所由」による視線屈折のだが、さらにどの図も、「風輪ノ所由」による視線屈折の

説に「三十ヶノ難」があると言う。だが、以下には「三路无して、「見なし」としての同四時という考えも含め、異四時して、「見なし」としての同四時という考えも含め、異四時に立つと

との関係を考慮し、「日入」を「日中」に訂正。「南洲春分」に訂正した。 一一行「日中」:同じく甲図

差ノ難」「四時同来ノ難」「乖」「同時経」,難」「交食不成ノ難」

の四難だけが述べられる。

八行~一八丁裏二行 「三路无差ノ難」は、『台麓考』には、八行~一八丁裏二行 「三路大外混、」 一日路内外混、「難」 [上、九丁裏・一〇丁表] とある。なる 「日路内外混、「難」 [上、九丁裏・一〇丁表] とある。なる にど、異四時説も、南洲春分の日出の太陽は内路にあり、日 にど、異四時説も、南洲春分の日出の太陽は内路にあり、日 見ナ」すと言わざるを得ない。結局、一日の周回における三 見ナ」すと言わざるを得ない。結局、一日の周回における三 見か、視線屈折によるわれわれの「見なし」を言うが、現量 言い、視線屈折によるわれわれの「見なし」を言うが、現量 には、そのように批判している。

【一八丁裏

几

このように実測において三路の区別が明確である以上、 に基づき、太陽の運行としても三路を明確に区別してい Ι

立ツヤ。 冬至夏至春秋二分ノ日ノ出入ヲ見ルニ、冬至ノ日ハ ○是處上ノ圖 加之現見スル處ロ、乙圖ノ如ク京币ニテ

・ナセハ、外路モ内路モーツノ中路トミナセハ、三路ノ別ハ何處ソ

V 愛宕山ニ入。春秋二分ノ日ハ清水山ノ上ニ出テ嵐 稲荷山ニイテ、粟 生 山ノ上ニ入。夏至ノ日ハ叡山ニイテ、

第18巻

山ノ上ニ入。如此 外 内正クシテ乱レサレハ、 此地上二見

ル 力 如

外ニイルヘシ。 天ニカ、レル三路モ又、 路ノ筋速キ方ヲ外トス 内ニ出ル日ハ内ニ入、外ニ出ル日ハ 正クシテ外ニ出ル日ハ外ニ

入ルヘシ。

何ソ異四時ノ説ノ如ク、出ルトキハ内ヨリイテ

X・入ルトキハ外ニ入テ、 か 由テ四洲 ノ四時ハ本ヨリ同時ナル事論ナシ。○二ニハ 一日ノ日ノ出入カ外内二路ニ相跨ニ

I時同· 来 難。 コレハモシ異四時トスレハ、春夏秋冬

日ノ間ニ同ク来ルナラン。何故ソナレハ、且ク南

## 四行「粟

《字句注》

ノ 四

時

山 ... 粟生山は、 京都西山の南にある。

を跨ぎ行くとしているのに対し、乙圖は、専ら現見 「日月行品」に基づき、 二行~一一行 介石は、 三路を区別しながらも太陽は三路 「三路无差ノ難」を続ける。 (現量実 甲 昌

八行割注

従って同四時説が正しいと、 ところで、 異四時説の甲図においては、太陽の日周運行の 介石は主張している。

実際の天

(太陽軌道) も、三路が区別されているはずであり、

中に三路の区別がある。そのため、三路の区別は解消されざ るを得ない。 他方、同四時説を示唆する乙図においては、一々

周運行とを分ける。そこに、 ら日周変化の形で考えるのに対し、 年周変化を示す。このように、異四時説が太陽の運行を専 両者の重要な相違点がある。 同四時説は日周運行と年

周回路は太陽の日周軌道であるが、三路の区別は太陽運行

一行~一九丁表一〇行 介石は、 異四時説は自然の年周

> その一つが、「四時同来ノ難」(「春夏秋冬ノ四時 変化を日周変化の中に無理に押し込めるものだと批判する。 日 ラ 間

一〇丁裏」と呼ばれている。

同ク来ルナラン」)

である。

『台麓考』では、

「寒暖並至ノ難

## 九丁表

V 洲春分ノ如キハ、 至ノ日ノ如ク寒カルヘシ。寒暖ハ日路ノ遠近ノ別ヨリ 如ク寒カラス暑カラス、不寒不熱ナリ。 夏至ノ日ノ如ク熱カルヘシ。日中ニハ、春秋二分ノ日ノ ニアリ、 日中ニハ中路ニ有、 前ノ甲ノ圖 入二ハ外路ニアリ。 ノ如ク、 日出ニハ日ハ内路 日ノ入ニハ、冬 其日出ニハ

異リナケレハナラヌ。イカニ内路ノ日ヲ中路ニ視ナシ、又外路 ル 日ヲ中路ニ視ナストモ、 、モノテハナヒ。タトヒ眞ノ火ヲ蛍ノ火ト視ナストモ、 物ハ視ナシニヨリテ其実用カ異 物ヲ

生スルモノナレハ、是非トモ理トシテ一日中ニ四時ノ季候

焼キ物ヲ温ムル実用ヲ失フモノニハアラス。○三ニハ 同 時 経難。 コレ

Χ

著シキモノヲイヘハ、 乖ケリトス。 旧経中同時ヲ説ク事多シト云ヘトモ、其ノ ハ、異四時トシテハ同四時ト説ク経 『摩登伽経』ノ下 丁十七 曰、「日月熒惑ト

思われる。次丁にかけ、

『摩登伽経』『宿曜経』『文殊儀軌経

《字句注 一二行「旧経」: いわゆる印度撰述部の経典を指すものと

【一九丁裏】 一〇行・一一行 安慧を異四時論者と見なして、

が挙げられる。

介石は、

「枉 誣 ||衆経|ノ難」[上・一三丁表~一四丁表]。 く)を、二〇丁表一一行に亘って指摘している。『台麓考』では、

Ⅰ・辰星ト歳星ト太白ト鎮星ト是爲,|七曜|。 其熒惑

二年ニシテ始テー周天。辰星一歳ニ始メ

(テ) 一周天。其歳星

三十三誤リ

乃一周天。

於十二歳始 【メテ】 一周天。鎭星ハ二十八歳

V・月三十日ニシテ始メ 「テ」 一周天。是七曜周天數法」ノ文、是ハ 太白ハ一歳半始メ(テ)一周天。凡歳三百六十五日ニシテ日一周天。

道ノ上ヲ日々ニ一度ツヽ東ニ移リユク事ナリ。若西行 六十遍シテクレリ。而シテ一歳ニ初メテ一周ストイヘルハ、 七曜東行トケル文ナリ。若西行ナラハ、日一歳二三百

X・ルハ、是白道ノ上ヲ毎十三度有奇ツ、東ニ移リ行ク

ナラハ、月ハ三十日ニ三十遍シテクレリ。而シテ一月ニシテ一周天ス

事ナリ。若異四時ナラハ、別ニ黄白道ヲ立ル事ア ヲ造ルニハ黄白道弁セサレハ暦法備ラサル故 タハサル故、日々一周天スル事ナリ。 普門モ、 須弥界暦

同

## 《字句注》

星)、熒惑(火星)、歳星(木星)、鎮星(土星)。

一行「七曜」:日(太陽)、月(太陰)、辰星(水星)、太白

## 《解訪》

# 時分別品第七」の「七曜周天敷法」の一文が、西行とは区別一九丁表一二行~一九丁裏一二行 介石は、『摩登伽経』「明

周期にほぼ一致している。

周期にほぼ一致している。

周期にほぼ一致している。

周期にほぼ一致している。

西行は、恒星を含むあらゆる天体に見られる東から西への日周運行(地球の自転運動の反映)である。それに対して東行は、恒星天に対する西から東へのである。それに対して東行は、恒星天に対する西から東へのである。それに対して東行は、恒星天に対する西から東へのである。それに対して東行は、恒星天に対する西から東へのである。それに対して東行は、恒星を含むあらゆる天体に見られる。「摩登伽経」に言うその他の「周天敷法」も、諸惑星と月の公転置加経。

リ」と批判している。
と批判している。
と批判している。
と称できない。そのことを、介石は、「若異四時ナラい、別二黄白道ヲ立ル事アタハサル故、日々一周天スル事ナハ、別二黄白道ヲ立ル事アタハサル故、日々一周天スル事ナリ」と批判している。

七曜の西行(日周運行)と東行とを区別するという点で、

四行「凡歳」: 平常の一年。

**金** 

惑星や月の公転運動の要素と地球の公転運動の反映の要素と介石の主張はより分析的である。だが、その東行の中には、

が含まれている。もちろん、介石はこれら二つの要素を区別

してはいない。

というのが、 又…現量ノ視象天ノ同四時ヲ明ス」[同前、九丁裏~一〇丁表] 然ラス」と注意してもいる。「律師…實象ノ異四時ヲ顕シ、 で、円通が「一般ノ異四時家ノ如ク看ラレタレトモ、决シテ 時に立つ。安慧は、「律師ヲ指シテ同四時家ト視タルハ大ナ ル誤認ナリ」[『天文倢徑古之中道』二〇丁裏] と言い、 で、黄道・白道に度々言及しているが、この『和解』は異四 石は指摘していない。円通は、 二改メラレタリ」という判定の根拠となる円通の言葉を、介 二改メラレタリ」と介石は判定している。しかし、「同四時 日食月食を予測する)ために黄道、白道を導入し、「同四時 |二行~二〇丁表|行 安慧から見た円通の考えである。 普門円通も、 『須弥山儀銘並序和解』の中 暦法を備える

X 去、

《字句注

麓考』[上・七丁裏、下・九丁表]は、『摩登伽經』『舎頭諫經

軌道

(白道) が太陽の軌道 (黄道) を含む黄道面と交わる二

2012

二〇丁表

I・四時ニ改メラレタリ。『宿曜経』ニ曰、「五星以速遲至リ、 周一ス年一 太白ハー県 熒惑 周スー歳ハポーニ年

並テ次第ニテ

ト云ハ東行ニテ、日々西行スル處ロノ遅速トハ表裏セリ。 行度ノ緩急、是於テ彰ル、」。『宿曜経』ニ速ト云遅

V・コ、ニ釋註スル如ク、 東行速カナルヲ前ニ列子、遅

キヲ后ニオク、是カ「速ヨリ至遅排爲,,次第,」ト云モノニヤ。

『處胎経』ニミナ

爾ラハ「日月行品」ノ只一ヶ處、

同四時ヲ説ク處ナリ。 コノ外『文殊儀軌経』

庸人此ヲタヤスク見レハ異四時トトルニ似タリ。 深ク考フレハ「行品」 却テ同四時ヲ説ク経ナリ。 乍

成ノ難。異四時ノ説ヲ立レハ、交處ニ有テ日月ハ

其解予カ別考ノ書ニ詳カナリ。○五ニハ交食不

食ヲナサ、ル失アリ。何トナラハ、異四時ノ説ニテハ

底本の引用文中、割注は介石による、また、「鎭」(土星)が 即辰星太白熒惑歳鎭。排爲次第。行度緩急於斯彰焉。」とある。 落ちている。 一行~三行:『宿曜経』「序分定宿直品」には、「五星以速至遲。 七行一 ]:解読できなかった。『台

處」:「月の交点」ないしその近くを指す。月の交点は、月の 集經』のどれかが入るものと推測される。 の経典に数えているので、『舎頭諫經』 『文殊儀軌經』『寶性陀羅尼經』『大集經』 『寶性陀羅尼經』『大 『宿曜經』を同四時 二行交

《解説》 側にある。日食は太陽と月とが同じ交点に見えるときに、月のの点(昇交点と降交点)で、その二点は地球を挟んで反対

### 角記

一行~六行

介石は、さらに『宿曜経』を「同四時ト説ク経

「九重天」(天動説)に似る。列していることに注意している。五星の配列は、西洋由来の必らに「速ヨリ至」遅」の順(周期の短長の順)に五星を配に数える。『宿曜経』も五星(五惑星)の東行について述べ、

述べていると言う。
さべていると言う。そして、その理解を「予カ別考ノ書」に理解できると言う。そして、その理解を「予カ別考ノ書」にと問い、よく検討すれば「日月行品」も同四時であることがと問い、よく検討すれば「日月行品」も同四時を説く中で、

「予カ別考ノ書」とは、『日月行品台麓考』であろう。『台麓

. る。

この「日月行品」解釈は、既に介石の師環中が円通の

角は、均丘度と言われる。 角は、対の交点に見えるときに生じる。白道が黄道面と成す

いる。
一二丁裏]に述べられている。介石は、環中の解釈に従って異四時説を批判して著した『須弥界四時異同弁』[六丁裏~異四時説を批判して著した『須弥界四時異同弁』[六丁裏~角は、約五度と言われる。

なお、『台麓考』を「予カ別考ノ書」と呼んでいることかなお、『台麓考』を発刊よりも前に入手する機会を安慧に与発兌」)は「別考」即ち草稿か刊行準備の段階にあって、発発兌」)は「別考」即ち草稿か刊行準備の段階にあって、発発兌」)は「別考」即ち草稿か刊行準備の段階にあって、発発兌」)は「別考」即ち草稿か刊行準備の段階にあって、発発党」なが、『台麓考』を批判している。従って、介石の『闇中案』執筆の時期は、明治十三年以前ということになる。なお、介石が『闇の時期は、明治十三年以前ということになる。なお、介石が『闇の時期は、明治十三年以前ということになる。なお、介石が『闇の時期は、明治十三年以前ということになる。なお、介石が『闇中案』の中で「予カ別考ノ書」即ち『台麓考』を発刊よりも前に入手する機会を安慧に与とが、『台麓考』を発刊よりも前に入手する機会を安慧に与えたのかもしれない。

「交食不」成ノ難」[二十丁表]とある。また、この難の下で説明できないという異四時説の難点である。『台麓考』にも不成ノ難」は、「交處」において日食、月食が起きることを一一行・一二行 「五ニハ」とあるが第四難である。「交食

介石が述べる異四時説批判は、

環中の『須弥界四時異同弁』

[一二丁裏~一六丁表]に沿っている。

## 二〇丁裏

I・黄白二道ヲ立ル事不能。故太陰ノ如キ望ニ当テ、 月路ト日路ト相去事、佛暦ニテハ二百九十由旬ニテ、

外暦ニテハ四十七度ニアタレリ。由テ最大併徑|一度

三分三十九秒 相併せ タル数ナリ ヲ求メ、以テ正絃ヲ以テラコ半倒ト月半倒ト

距交度ヲ推スニ、僅カニ<u>|</u>度四十二分ナレハ、漢洋ノ諸

其数不」及事、九度七十四分五秒ナリ。何食推歩 暦書ニ距交一十一度十三分五秒食限スヘシトスルニ、

スル理アランヤ。是ヲ以テ食ヲ求ントスレハ、同四時ノ

X・四五ヲ求メ得ヘシ。四時異時ノ可否圖ヲシテ知 如ク黄白二道ヲ立テヽ、併徑距交十一度十六分

ヘシ。 二曜食限」 ト云ヨリ、二十三帋左五行ニ至ル。

《字句注》 四行「ラゴ」: ラゴ (羅睺) は、

駁シテ日、

暦理ヲ知ラス。問答評スルニ足ラス。

インド神話の目に見えない天体。ラゴは くに、ケイトは降交点近くにあって、太陽や月が「交處」に ケイト 「交處」の昇交点近 (計都) とともに、

> 黄道上のラゴが白道上の月に接する月食開始(又は終了)を 来た時、 光を覆い食を起こすと言われる。二一丁表の図

描いている。

時間)

生起やその経過時間

諸暦書」は「併徑距交」を「一十一度十三分五秒」としてい

を説明することが不可能だと言う。対して、「漢洋ノ

(皆既月食は約五時間、皆既日食は約三

## 《解説

である。介石は、食限がこのように狭くては、月食、日食の 度四十二分」(の二倍)が、異四時説の月食可能領域(「食限」) も)は、「一度四十二分」に過ぎないことになる。この「 が重なり始めてから交点までの月路の距離。「併徑距交」と 月路と日路の成す角と考えるから、「距交度」(ラゴと月と 線と冬至線の差四七度を、「月路ト日路ト相去事」すなわち 能性がある。しかし、異四時説は、内外二路に相当する夏至 述べられる。二一丁表の図と『台麓考』を参考にすると、「望 (満月) 一行~一一行 の時、 日月は反対の「交處」近くにあって月食の可 異四時説が食の発生を説明できない理由が

> - 併徑距交」は十一度十六分四十五秒となり、「漢洋ノ諸暦書 同四時説も、黄道と白道とが成す角を六度と考えるから、

る。

とほぼ一致していると介石は言う。

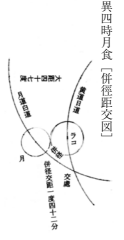
置から像の位置に移されるけれども、日食、月食は像におい られ、食が起きるのはどうしてかという疑問である。安慧は、 わらず、間違いなく交處において羅睺と計都によって光が遮 屈折のため日月が真の位置から像の位置に移されるにもかか 巻之下二二丁裏・二三丁表に紹介されている。気による視線 いて起きていると答えている。 てではなく、真の位置において、 二三丁表裏において、羅睺と計都も気の働きによって真の位 一二行 洋学者からの「第六難 間違いなく交處の食限にお 二曜食限」は、 『新論

三行 介石は、「問答評スルニ足ラス」と、一言で済ませている。

## [二一丁表]

同四時 [月食併徑距交図

黄道 **新新班** 



OTHER PARTY NAMED OF THE PARTY N

現に太陽が「南北スルヲ見」ても、「五度ヤ十度ノモノトハ

一四節季などの天文暦象を説明できないのではないか。また、

Ι

第七難

二至大距」ト云ヨリ、二十六帋初行ニ至ル。

V

奚ソタ、二至大距ノ路ノミニ限ラルマヒ。日月ニモ又駁シテ曰、像眞ノ二通リノ天有リトセハ、コノ二象ハ

・ニ應シテ、像ノ日月ノ体モ大ヒナルヘシ。是二象アルヘシ。サスレハ、像ノ二至ノ大距ノ路ノ廣キ

桂影」ト云ヨリ、巻ノ終ニ至ル。第八、九二難モ亦評スルニ足ラス。「第十難

月中

《字句注》

駁シテ日、

惣風輪別風輪ヲ以テ、月中ノ桂影ヲ

『台麓考』[上・十四丁裏]の「同四時ノ併徑交ヲ去ル図」「異「同四時[月食併徑距交図]」・「異四時月食[併徑距交図]」:

四時ノ併徑交ヲ去ル図」を参考にして、[ ]内を付けた。

一行 洋学者からの「第七難

と見なす。さらに、「須弥界ハ廣大ニシテ、其一度ハ四千九仏説は、四七度の「二至大距」を内外二路の差二百九十由旬

至線と冬至線との開きで、四七度の広さになる。ところが、

巻之下、二三丁裏・二四丁表にある。「二至大距」とは、夏

二至大距」は、安慧

『新論』

に過ぎず、「実ニ微少」である。これほど狭くては、日月食、由旬余」であるから、二百九十由旬は「一度ノ十四分ノー」と見たて、まりに、

見工」ないと、洋学者は批判する。

[四十七度]ニ見ユ」と答えている[「新論」巻之下二四丁表気による視線屈折のために、「其像ニ至リテハ…四千七百分ノ一」に過ぎない「二至ノ大距」も、「円準之理」すなわち安慧は、真象においては二百九十由旬即ち「一度ノ十四分

きく広がるから、事態は変わらないと言う。 **二行~五行** 介石は、「二至ノ大距」の像が気により大き〜二六丁裏]。

ある。安慧の反論は、「円準之理」を使った第七難への反論 変化や昼夜の長短を説明することは、不可能だという批判で は「昼夜長短」である。僅か「一度ノ十四分ノ一」の幅しか ない二百九十由旬を太陽が南北することから、四季の寒暖の 『新論』によれば、「第八難」は「四季寒暖」、「第九難

と基本的に同じである[『新論』巻之下、二六丁裏~三三丁裏]。

洲へと、地に平行に運行するとすれば、月が東洲や西洲にあ 仏説のように、月が三六万由旬離れた東洲から天頂を経て西 同じ面を地球に向けて旋回するとすれば説明がつく。しかし、 月にいつも同じ「桂影」(月面模様)が見えることは、月が る時には、その横面の模様が見えるはずである。ところが 六行·七行<br />
洋学者の「第十難<br />
月中桂影」は、こうである。

月の横面の模様は見えないから、日月が地に平行に横旋する

という仏説は誤りであるという批判である

げて、南洲の地にいるわれわれの目にその下面が見えるよう が遠く東洲上の「月体下面ノ桂影」の光の進行方向を折り曲 リズムが光線の進む方向を曲げるように、惣風輪と別風輪と 安慧は、三三丁裏から三五丁表(巻末)にかけて、直角プ

氣はともかくも、 ト風ト同物トスル」混同に陥っていると批判する。そして、 はなく、光線の反射・曲折を語っている。 にしているのだと応えている。安慧は、ここで視線の曲折で 八行~二一丁裏巻末 風輪には「桂影」を反射する働きはないと 介石は、安慧の反論はここでも「氣

言う。

二十一丁裏

I・写スト云ハヽ、同 「ク」定メテ氣ト風ト同物トスルノ意ナラン。 爾ルニ、氣ト風トハ其品コロリト別ナルモノト申ス事ハ、

先ニステニ弁シ終レリ。 サスレハ風輪ハ桂影ヲ写ス

闇中案大尾

巻之下終り

須弥界モデルを、自らの自然探求として対置する。 山が卓立する平らな大地に平行に日月衆星が周回する

う。

まとめ

第18巻

## 仏教天文学再説

れは一面である。仏教天文学者にとって、信仰は自然 教天文学と西洋近代科学とを、「聖説」 モデルにいわば学問レベルでも対抗して、 の探求と別ではない。彼等は、 いう信仰上の対抗関係において捉えている。だが、こ て創設された。円通は主著 仏教天文学は、 [一八一〇]) の序に著述の目的を述べた中で、 円通によって西洋近代天文学に対抗 『佛國暦象編』(文化七 西洋の地球説・地 対「邪説 中央に須弥 動説 仏

差が対応する。この対応は地が球であることを暗示す る。また、日々の太陽や月の軌道は、 地点の南北距離の差 見える。 しかし、 地上のどの二地点で北極星を観測しても、 天文現象は地球・天球説を支持するように (緯度の差)に、北極星の仰角 地に平行でなく、 0

であれば、 1.教天文学があくまで自然の探究であろうとするの 彼らに不利なこのような観測事実を説得的

は一般人の目に見えない

天頂で高く地に出没する円弧を描く。

さらに、

須弥山

平地の世界のモデルと地球・天球を支持する現象とを して浮上してくる。 界が西洋説の地球、 繋ぎ説明するという仕方で、 安慧は仮説「円準之理」を工夫し、それによって平天 るのかということの説明が、 に説明しなければならない。 天球の姿にどのようにして現象す 介石は仮説 平天平地の広大な須弥世 西洋近代天文学に対抗し 仏教天文学の中心問題と 「視實両象ノ理」

西洋近代科学を受容することも試みられていいだろ 際して、西洋の屈折光学や地球大気論を活用していた。 れば、信仰に矛盾しない限り、 ようとした。 さらに、仏教天文学が自然探求の一 例えば、安慧は、その仮説 同じく自然を探求する 「円準之理」 面を持 の工夫に 0 のであ

2 然探求のレベルにおける西洋近代科学との対抗とその 『闇中案』を通して見られる介石 介石・安慧の論争

・安慧の論争は、

受容をめぐる論争であったと言えるだろう。

テ南洲 弥焉アリ」に対する安慧の反論を取り上げ、 巻之下において、介石は、 四洲ニ亘ル廣大ノ須弥心ヲ以テ、 ノミノ北極ノ天ノ處ニ狭ク窄シムル」[十三丁表] 洋学者からの 朗氣カイカ 結論的に

必要があることを言わんとしている。介石は、「北極

と説得的に対抗するには、日月衆星が北極を中心に廻

ことを言っている。他方で、この詰問は、

西洋天文学

るという西洋天文学の主張を仏説としても受け止める

換言すると安慧の気による視線屈折の仮説「円準之理」と安慧を詰問している。この詰問は、一方で、「朗氣」、

説得できず、西洋天文学への有効な対抗となり得ない地極ヲ中心トシテ旋」[一一丁裏]と主張する洋学者を星トモニ何モ須弥ヲハ中心トセスシテ、吾ノ如ク却テ星かモニ何モ須弥ヲハ中心トセスシテ、吾ノ如ク却テを批判している。すなわち、「円準之理」によっては、

べきであると主張している。

位、 焉アリ」だけでなく、<br />
「第二難 批判である。 闇中案』巻之下は全体として、安慧の「円準之理 日月横旋」、 一第六難 一第四難 安慧は、洋学者からの 二曜食限」、 曜 ·乗風輪」、「第五難 「第七難 昇降遅疾」、「第三難 二至大距」、「第 第一 出没方 須弥

準之理」に代えて、自らの「視實両象ノ理」に基づく準之理」に基づくこれらの反論が、全く有効でなく、「円大気の屈折作用を指摘して反論している。介石は、「円十難 月中桂影」など、あらゆる論難に対して、専ら

ことからも、見て取ることができる。巻之下・一丁裏~一二丁裏』という手法を使っている安慧を批判させる[「闇中案」巻之二・九丁裏~十一丁裏、受容を廻ってなされていることは、介石が、洋学者に受容を廻ってなされていることは、介石が、洋学者に

難にい 陽の年周運行や月の月周運行、 を指摘し、仏説における四洲四時異同をめぐる論争が、 四時説と前者を後者に解消する異四時説という論争点 る運行) 之理」を批判している。さらに介石は、七曜の東行(太 四洲四時異同をめぐっても、 西洋天文学との関係は薄いようにも見える。 太陽の年周運行軌道 めぐる仏教天文学内の学派の論争を扱っているので、 ところで、巻之下の後三分の一は、 かに反論するかという視点から、安慧の を西行 (日周運行) (黄道) 介石は、洋学者からの論 から区別して取り出す同 や月の月周運行軌道 諸惑星の公転に相当す 四洲四時異同を しかし、 一円準 台

られている。 をめぐる論争も、 との関わりを持つことを暗示している。 の捉え方に関係し、さらに西洋天文学の 西洋天文学との関わりにおいて捉え 四洲四時異同 「九重天\_

としたい。

その理由は、

今回対象にした『闇中案』巻

3 介石天文地理説の展開が、文久二年[一八六二] 介石天文地理説における『闇中案』 の位置 0

ふれた。ここでは、介石天文地理説の展開における『闇 的著作とする後期とに分けることができることは度々 明治十三年 [一八八〇] の『視實等象儀詳説』 鎚地球説略』(『日本鎚』)を代表的著作とする前期と、 案』の位置を確かめることにする。 を代表

秋から冬にかけてであろうと推測した。介石が「丁丑 之二注釈」において、『闇中案』 ておこう。 |秋」(明治十年秋)に安慧から「『日本鎚』ヲ付スル まず、『闇中案』執筆の時期について、 前回注釈「佐田介石『闇中案』 執筆は、 明治 巻之一・ 検討し直 一〇年 卷

年までの間のある時期に執筆したと幅を持たせること 中案』巻之一・二丁表にあることが根拠である。 し、この推測を修正して、明治一○年秋から明治 (『日本鎚質問』) を贈られたという記述が、

> た『天文倢徑古之中道』に、安慧が明治一三年一二月 に介石が言及していること、また『台麓考』を批判し 草稿段階の 之下・二〇丁表で「予カ別考ノ書」と言って、 の自序を付けていることなどである。 『日月行品台麓考』[明治一四年八月発兌]

天として、「視實両象ノ理」を適用している。また、『儀 著作がある。それは、 を実象天とし、 八月刊)である。 『儀記初篇』は、前期と同様「北極ノ天」 あろう。しかし、 京都や東京など各地域でみる天を視象 前期から後期への移行を示す介石の 『視實等象儀記初篇』 (明治十年

前期と後期とを時期的に明確に区切ることは困

難で

巻末において、一度だけ次のように言及している。

ていいほど語っていない。ただ、本文を述べ終わっ 記初篇』は前期と同様、「須弥」について全くと言っ

た

象ヲ論ズ 右初編 ハ 北極ヲ以テ日月行度ノ中心トシテ視実両 視実等象儀記初編

視実等象儀記後編 右後編ハ蘇迷廬ヲ以テ日月行度ノ中心トシテ視実

両象ヲ論

置を京都から「万里以上ニ過キタルヘシ」と考える点 は、 ないという点で、介石天文地理説の前期の特徴を持つ。 と思われる。このように、『儀記初篇』は、 を中心に置く世界について論じる予定にしていたも しかし、 中心天のみを実象天とし、 る計画を持っていて、そこで「蘇迷廬」 おいても、 後期の特徴を持つのである。また、北極の所在位 ほ、 須弥中心の天について語ろうとしている点で 儀記初篇』 『儀記初篇』は、後期の特徴を持つ。 の後に 須弥については一言も語 『儀記後篇』 すなわち須弥 専ら北京 を執筆

と推測される。ただし、「北極ノ天」の所在位置に 近い表題を持つ写本が存在する。上に度々ふれた 11 弥視實等象儀記』である。 しかし、「視実等象儀記後編 日月行度ノ中心トシテ視実両象ヲ論ズ」ということに ては、 「視実等象儀記後篇』は刊行されていないようである。 『視実等象儀記後編』 前期の 理解と思われる記述を残してい の初期の草稿ではなか この写本が、 右後編ハ蘇迷廬ヲ以テ 計画され つたか ってい 『須 0

あると推測される。

闇中案』

は、

明治一〇年秋から明治一三年までの間

のあ 石天文地理説の後期に属し、 している。このように、 ミノ北極ノ天ノ處ニ狭ク窄シムル」をはっきりと提示 洲ニ亘ル廣大ノ須弥心ヲ以テ…イカ、[し]テ南洲 二重構造を基礎にして、 極中心天と須弥中心天との二重構造を導き入れ、 星」[一二丁裏] であると言うことで、実在世界に する。さらに、『闇中案』は、「北極見界ハ それも後期の早い段階の著作であろうと推 ることも、 須弥視實等象儀記』と記述が酷似している部分があ 「視実等象儀記初編」の刊行後執筆された後期の著作、 る時 期 『闇中案』 の執筆と考えられるから、 が後期の著作であることと合致 後期の探求を導いた問題 『闇中案』は、 後期の早い 時期的に見て、 内容的にも介 段階の執筆で 南 測され 洲 この 北 四

理説の後期の展開を促した要因の一つであったものと 石 ぐる仏教徒たちの論争記事が度々掲載されている。 ら一二年の まっていたものと推測される。さらに、 とも明治八年の ところで、介石と安慧の論争的なやり 安慧の論争、 『明教新誌』 『世益新聞』二号論説の頃には既に始 仏教徒たちとの論争が、 上には、 介石天文地理説をめ 明 取 治 介石天文地 h は 年か

思わ

れる。

第18巻

と書いたが、この間、「佐田介石」は正確には 最後に、 ばならない。 前回の注釈の誤りを訂正し、 前回注釈の英文表題に 'Sada Kaiseki お詫びしなけ 一さた

において、同研究所の宮島一彦教授、林隆夫教授から、 だいた。同志社大学理工学研究所の仏教天文学研究会 かいせき」と読むべきであるということを教えていた *UNFAMILIAR JAPAN*, 1894)、およびハーンが参照した 小泉八雲の『神々の国の首都』(原著 GLIMPSES OF

要

申し上げます。 泉寺の佐田氏に教えを請い、正泉寺におかれても、「さ ことを教えていただき、'Sada Kaiseki'という私の読 on Infinite Vision, as attained to by Buddha, 1879) ピート の不正確さを改めてお詫びし、ご教示に対し深く御礼 た」と称されていることを教えて下さった。 みに疑問を投じていただいた。その後、介石の住寺正 タカイセキ」あるいは 'Sata Kaiseki' と記されている Capt. J. M. James による介石の講話の英訳 ( A Discourse 私の読み

なお、本注釈に際して、 および『須彌視實等象儀記』 『闇中案』 翻刻掲載の許可を戴いたことに、 龍谷大学図書館から、『闇 の閲覧・筆写の機

く御礼申し上げます。

## 参照文献

青地林宗、文政一〇年 大学古典籍総合データベース)。 (一八二七)、 『氣海観瀾』 (早稲

円通 円通、文化一〇年(一八一三)、『須彌山儀銘並序和 国立天文台三鷹図書室所蔵)。 文化七年(一八一〇)『佛國曆象編』(東叡大王府

勝圀道人(禿安慧)、慶應三年 府·感應蘭若藏版)。 (一八六七)、『護法新論

三巻三冊 (清明館藏梓)。

秃安慧、明治一四年(一八八一)、『天文倢徑古之中道』 秃安慧、明治一〇年 (一八七七)、『日本鎚質問』

治一三年一二月自序、京都書林·布部文海堂發)。

栖松禅軒藏版)。

小泉八雲著、平川祐弘編、平成二年 環中、天保一四年(一八四三)、『須彌界四時異同弁』(亀山

(一九九〇)、

の国の首都』(講談社学術文庫、 UNFAMILIAR JAPAN, 1894序。) 原著 GLIMPSES OF

孔子、金谷治訳注、 昭和三八年(一九六三)、

『論語』

(岩

合信 (B. Hobson) 著 , 明治七年 三刻 波文庫)。 (福田氏蔵梓)。 (一八七四)、 「博物

新編』

佐田介石、 『漢語文典叢書』第二巻·汲古書院、 文久元年 (一八六一)、 『助字檃』 (吉川幸次郎 影印所収)。

佐田介石、文久二年一二月(一八六二)、『鎚地球説略』(一 名『日本鎚』)三巻二冊。

佐田 氣ト風トヲ混シ誤レルヲ駁スル事」(『世益新聞』 (介石)、 明治八年三月 (一八七五)、「西洋 ラ説 一第

佐田介石、 明治一〇年八月(一八七七)、『視實等象 一名天地共和儀記』(出版人·藤田古梅)。 儀 記

佐田介石、明治一○年~十三年頃(一八七七~八○頃) 「闇中案』(写本、 龍谷大学大宮図書館所蔵)。 か、

佐田 介石、明治一○年~十三年頃(一八七七~八○頃) 蔵)。 『須彌視實等象儀記』(写本、龍谷大学大宮図書館所 か、

佐田介石、明治一三年 (一八八〇)、『視實等象儀詳 佐田介石、 二巻一冊 (出版人・佐田介石)。 明治一三年(一八八〇)頃か、『雰圍論』。 説

佐田介石、明治一四年(一八八一)、『日月行品台麓考』(京 デジタルライブラリー)。 都書林·西村九郎右衛門版、 国立国会図書館・近代

James, Capt. J. M.、明治一二年(一八七九)、A Discourse the Asiatic Society of Japan, vol.7, 1879 on Infinite Vision, as attained to by Buddha, Transactions of

人略伝』(耕文社)。 明治一六年四月(一八八三)、『等象斎介石上

林隆夫、平成二三年(二〇一一)、「立世阿比毘曇論日月 行品訳注」(草稿

> 游子六輯、 西川正休訓点、 享保一五年 (一七三〇)、『天

《仏典 (呉) 竺律炎・支謙共訳、『摩登伽経』 經或問 人文学開発センター・大正新脩大藏經テキストデー 序圖 (松葉軒壽櫻)。 (東京大学・次世代

)眞諦訳、『仏説立世阿毘曇論』(『國譯 述部・論集部一』、大東出版社。大正新脩大藏經テキ 一切経 印度撰

タベース)

ストデータベース)

衆賢造、(唐)三藏法師玄奘訳『阿毘達磨順正理論』[四](『國

譯一切経・印度撰述部・毘曇部三十』。大正新脩大藏 經テキストデータベース)

唐 不空翻出、 時日善惡宿曜經』)(大正新脩大藏經テキストデータ 『宿曜経』(『文殊師利菩薩及諸仙所説吉凶

唐 ベース) タベース) 圓暉述、『倶舍論頌疏』 (大正新脩大藏經テキストデー